# सहज-मार्ग sahaj märg

-monthly, Spiritual)

1250

Registration No. R. N. 12620/66

राष्ट्रिंग गरित



Shri Ram Chandra Mission

SHAHJAHANPUR. U. P. (India)

#### **CONTENTS**

|    |                                                          | P                                            | 'a ge            |  |  |
|----|----------------------------------------------------------|----------------------------------------------|------------------|--|--|
| 1  | Message                                                  | essage Delivered by the President. Shri      |                  |  |  |
|    | 1                                                        | Ram Chandra ji                               | 1                |  |  |
| 2  | A Revolution in                                          | Prof. T. Srikantiah, M.A. Raichur            |                  |  |  |
|    | Spirituality                                             |                                              | 5                |  |  |
| 3  | Elegance Versus Virtue                                   | Dr. V. Pacthasarathi, Vijayawada,            | . 11             |  |  |
| 4  | An Abhyasi of Sahaj Marg                                 | Lakshmi Kant, New Delhi                      | 15               |  |  |
| 5  | Sahaj Marg in the west Talk by Sri C. A. Rajagopalachari |                                              |                  |  |  |
|    |                                                          | on Basant Panchami day 1970                  | 19               |  |  |
| Ę  | ''संस्कार''                                              | श्रीरामचन्द्रजी ग्रध्यक्ष श्रीरामचन्द्र मिशन | २५               |  |  |
| ૭  | घामिक कट्टरता ग्रौर सहज-मार्ग                            | कु <b>ः कस्तूरी चतुर्वेदी</b>                | २७               |  |  |
| 5  | सद्गुरु–गरिमा                                            | सूर्यप्रसाद श्रीवास्तव लखीमपुर-खीरी          | ३३               |  |  |
| 3  | ''चरैवेति चरैवेति''                                      | रामदास सिंह महम्मदपुर-सारएा                  | ३७               |  |  |
| १० | पथिक                                                     | जगदीश कुमार 'मृगेश'                          | ४१               |  |  |
| ११ | एक नवीन युग धर्म-सहज मार्ग                               | जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर                  | <mark>४</mark> ሂ |  |  |

Vol. XIII
All rights reserved
No. 2
Editors
S.P. Srivastava M.A.,Ph.D.
March 1970
Kashi Ram Agarwal, N.D.
Yearly Subscription Rs. 6.00
Single Copy Rs. 1.50

#### **MESSAGE**

(Delivered by the President, Shri Ram Chandraji on the occasion of the inauguration of Yogashram, Raichur, Mysore State, on 16-1-1970)

I am very happy to observe that our Raichur Centre has grown from strength to strength and to-day it is having its own Ashram building. The idea of having an Ashram is an ancient one although a hut was probably more than enough in the olden days. With the growth of civilisation, the idea of having a modern building for the Ashram has also developed. The purpose of having an Ashram building is to make it possible to render the best of spiritual service. It is common knowledge that Ashrams where true form of worship and meditation are performed, are so charged with the spiritual force of the teacher that it will help towards the transformation of man.

Thoughts have life and they also work on the lives of others. But the tragedy is that we produce scorpions and snakes by our thoughts and tease others. Under the circumstances they do not serve the spiritual purpose but wade deep in the mire of ungodliness. We should rise according to the needs of the times and employ ourselves better for the good of others though this service is subordinate to the spiritual progress.

The trend of the general public is no doubt towards God, but the tragedy also starts side by side. They begin to think Him to be just as they are and proceed in a grosser way to attain the subtlest Being. Those who are a bit advanced ask a few stock questions and the same are repeated before each and every saint to show purely their ability in asking questions. One of the questions they generally ask is: why has God created the world in

which there are so many miseries and troubles? At that time if they look to themselves, they would probably find an answer for themselves. This question was put to me also a number of times. Sometimes I answered with divine dynamism and sometimes in other ways. To put an end to such questions, I will explain this mystery in a scientific way. God is the Centre wherefrom the energy starts. Energy becomes frozen if its utility is not there. If it remains for millions of years unutilised, it will form a knot. So in order to maintain His existence. He sent out power which resulted in creation. A number of people merely ask questions pertaining to divinity. But how to attain it, is not generally found in the minds of such people. If we go on talking about the taste of mango it will not help us unless we eat it and know for ourselves its taste. I may say here that Reality is not the field for cowards. Lion-hearted men alone can dare approach Reality and men are made so by Sahaj Marg.

The Sahaj Marg system did not arise accidentally. It was given graciously to mankind waiting in eager expectation. The Sahaj Marg system adopts natural ways for God-realisation. And to adopt them in the daily routine of life it starts with meditation which is the chief source of inviting the Grace hidden in the bosom of God. This starting becomes the end, as at the beginning of the world, the end became the beginning. During meditation in our march towards Reality we come across different spheres having different airs. Experiences are there. Of course, in the initial stages some may be imaginative, but afterwards they are all divine. The divine experiences are the perceptions of the conditions relating to Divinity. When the Divinity begins to yawn in good measure towards us, our march becomes smooth. We experience different conditions on the path when we set our heart with devotion to

attain the Ultimate. Reality dawns upon him alone who goes back along with Nature making himself subtler and subtler. Unless the grossness is completely off we cannot even peep into Reality. For the impediments if any, we alone are responsible. Until and unless these things are removed we cannot expect the advent of Reality. To realise the Subtlest Being, we should adopt only subtle ways. On the contrary, if our ways are gross, we in addition to our own grossness, begin to form the curvature and every vein of our body creates a pole to bring about changes in the system with grosser effects. Unless they are destroyed by the power of the Master there is no way open to Reality.

On this auspicious occasion of the opening of the Yogashram building, I greatly appreciate the services and help generously rendered towards the construction of the building by all the large-hearted persons.

May God bless all.

With Best Compliments from

#### RUBBER-CHEM CORPORATION

Licensed Rubber Dealers

Manufacturers Representatives

Stockists of Industrial Chemicals

9, Rehman Market Sadar Bazar, DELHI-6

Telephone: 227484

# A Revolution in Spirituality.

Prof. T. Srikantiah, M. A., Raichur

India is the birth place of spirituality and spirituality is the back bone of India. It is very subtle as it is next to Reality which is the subtlest possible existence. It is often quoted that Reality is one and sages call It in various ways. (ङकं सत् विप्रा बहधा बदन्ति) If a man realises this Reality his supreme duty is over. Man has evolved into the present gross state from that subtlest state of Reality. It is the same case in respect of whatever we see around us in this visible world. That is why it is said "as in the macrocosm so in the microcosm". (यथा ब्रह्मण्डे तथा पिण्डाण्डे) Therefore, if one realises his subtlest state, he is said to have realised God. The practical aspect of realisation is spirituality which is higher in plane than Philosophy which is of the plane of the intellect. Again, as all cannot be high intellectuals, the principles of philosophy have been concretised into symbols and rituals. These symbols and rituals are together called by the same religion. Religion is the grossest form of Reality even as man is the grossest form of the same Reality.

Hence, the subtlest form of the existing world, the subtlest form of man and the subtlest form of the religion are all one and the same. Man, of course, begins from the external forms called religion and understands the principles underlying them. From that intellectual level he proceeds to the spiritual level which is not within the range of reasoning. Religion is just like the husk of the Reality. Yet it was considered to be essential as rice without the husk could not grow.

Consequently people first were recommended to become

religious, i.e., they were advised to follow the religious practices. And then they were introduced to the principles and significance of their practice, i.e., they were taught philosophy. After learning philosophy through listening to a teacher, a man had to reflect upon what he learnt through the teacher. When he was fully convinced of the principles or the theory he was asked to meditate on what he had grasped finally. This part was called Nididhyasana or Dhyana. Besides the above-mentioned process a man was asked to cultivate Viveka, Vairagya etc, which were external and internal disciplines.

The above method took a very long time and it was a life long process, we may say. This was followed in India by all, whether they belonged to Vedic or Non-Vedic religion in some form or the other. To illustrate the same according to Vedic religion, a boy of the first three varnas was first taught to perform Sandhya at the age of eight and Gayathri-Japam formed a very important part of the Sandhya. He was supposed afterwards to go to a Gurukul and learn the Vedas, the Vedangas and other sastras. After learning them he had to reflect upon what he learnt. This was generally done during his house-hold life. Thus, getting confirmed in his learning he had to meditate on the central truth (reality) of the sastras and realise That. This was begun in the vansprastha—Ashrama and perfected in Sanyas-ashram. The institution of Ashramas came into vogue mainly for this purpose.

In olden days, the life of an average Indian was not only simple but also self-supporting. He had no economic worry. Hence, he was in a position to devote his entire life as above. But what about the same Indian today? He is economically hard-hit and consequently much of his time is taken away for earning his bread and possibly cannot engage himself in the pursuit of wisdom and reality.

After the advent of the Britishers, Christianity along with their system of education attracted almost all our youth population as it had the necessary material allurement. The new system of education was more concerned with the worldly things than spirituality. Our traditions and Institutions were interpreted, ofcourse by the foreigners, as blind beliefs having no meaning. The young men were easily led astray as most of the Indian customs had lost their spirit for the masses. Thus it was easy for foreigners to ensnare Indians and spread their religion as it was not very deep in its ideals.

No doubt, there was an intellectual conflict in the enlightened class in respect of our duty. And as a result of it there arose some reform-movements to make Hinduism appear on par with Christianity. Alas it was only an attempt to bring Hinduism to a lower level. The first of such attempts was the creation of Brahmo Samaj by Raja Rama Mohan Rai who was no doubt an intellectual giant. He tried to remodel the Upanishadic religion on the lines of Christianity and the spirit was lost sight of. We are not here concerned with its developments which tried only to ape foreigners more than become indegenious. Similarly Davanand Saraswathi · worked for the re-generation of the Vedic religion without caste system and founded the famous Arya Samaj. It only insisted on the performanance of Yajna (Yagya) every day and the spirit of the Upanishad was not emphasised at all. The organisation did more to save the ignorant masses from conversion than to save their souls which is the spirit of the vedic religion. Then came the Theosophical society. It was started by two foreigners (One Russian lady and the other American Gent). They were attracted by the vedic religion more. So they made India the headquarters of the society and took more from our scriptures for their universal religion (theosophy). The ground was loose and slippery and as a result, the movement could not achieve much even with its occultism. Thanks are due, no doubt, to their publication works. A number of valuable books in spiritual literature of India are made available thereby.

Vedic religion in course of time had become Upanishadic religion or Vedantic religion which may be called spirituality leading to Reality in a natural way. It was not through any attempt of an individual or an organisation. The word religion in a broader sense embraces philosophy, spirituality and realisation of the reality whereas in its narrow sense it means only the first step consisting of rituals and symbols.

All these attempts to reform the religion by the intellectual gain's were no doubt signs of life in our people and opposition to accept what the foreigners tried to impose. But all of them lacked spirituality, the essential quality of our vedic religion. They wanted to give prominance to religion which is the first and the lowest step. It must end giving place to spirituality which also must end giving place to reality. Ofcourse Sri Rama Krishna Paramahansa and his disciple Swami Vivekananda did much for the revival of the spirituality. No doubt, they tried to remove the ills of our system and reform the religion. Thanks to their efforts at home and abroad, we can stand erect with our heads up, before the world.

Though the Rama Krishna mission reformed the religion on the basis of modern needs, it followed the same old course of religion philosophy, and spirituality as steps to realisation. Swami Vivekananda gave the sacred threads to so many and initiated them to the famous Gayatri-Japam also.

Then came Aurobindo who did not perfect a system at all

in my humble opinion though he was a profound Scholar and reformer in his spirit.

It fell to the good fortune of Samartha Guru Sri Rama Chandraji of Fatehghar and his able disciple Samartha Guru Sri Ramachandraji Maharaj of Shahjahanpur to introduce a revolution in the field of our spirituality. Aspirants are directly introduced into spirituality according to this system. Religion and philosophy are left for themselves. Viveka, Vairagya etc., are not practised separately here. They are all simultaneously developed. Sravana and Manana may be done afterwards. The practice of spirituality which is the process of realisation is imparted in a systematic way through Pranahuti or transmission of Atma-Shakti. It works a miracle in the aspirant taking him to a higher plane. No ritual, worship or japam is necessary. The teacher is God himself and therefore all merciful. So his is more important a job in this system than the pupil's. The teacher cleans the aspirant of his accumulated dirt and helps him go forward on the spiritual journey. Taking this system very seriously with heart and soul and having implicit faith in the Guru one can surely realise God or one's ownself in a part of this life only. All he has to do is to fully co-operate with the master and practise meditation for one hour in the morning and half an hour in the evening. For this there is no bar of colour, caste, race, or nationality. Men and women have equal right to this. Can there be a simpler way for realisation? Is this not a revolution? In this connection, I am reminded of what Swami Vivekananda said in one of his lectures-"No knowledge is possible without a Guru. There is no way to the attainment of knowledge unless it is transmitted through an apostolic succession from disciple to disciple—unless it comes through the mercy of the Guru and direct from his mouth,"

Fortunately we are at the feet of such a merciful Guru, Sri. Ramachandraji Maharaj of Shahjahanpur who has given a system which has taken the mere essence of religion and philosophy and combined it with the spirituality in a subtle and natural way. Therefore the system itself is called Sahaj Marg. With the name of Natural Path (Sahaj Marg) it has achieved a revolution though it may look paradoxical.



BEST COMPLIMENTS FROM

The Hyderabad Oil & Paint Company Limited

## Shri Haqiqat Rai

(Managing Director)

Office & Factory

Industrial Area, Azamabad,

Hyderabad-20, A. P.

# Elegance Versus Virtue

( Dr. V. Parthasarathi, Vijayawada.)

Elegance is the graceful quality of refinement which pertains to the person, the gross being, whereas Virtue is the moral excellence of the person which is a reflection in the practice of duty, of the nobility or purity of his soul.

The pompous display of eloquence of a pedagogue marked with a liberal use of alliterations and rhymes interspersed with metaphors and similies may appear elegant and sound melodious to enguli one in rapture. Free indulgence in references from great works and famous authors may embellish the discourse. Bewitching words of love and truth throbbing from an ebullient heart of a mighty personality may transport one to the heights of glory.

The pure and simple words which flow with an effortless effort, from the depths of truth, with a forceless force, with clarity and precision and in a VOICE REAL—inimitable and unparalelled, sub-consciously rouse the Mind's eye, melt the grossness, nurture the subtle Self which is an embodiment of virtue and transport one to the un-imaginable heights far beyond the grasp of the senses, far beyond the pale of the horizon, to the Ultimate. These words of virtue rich with experience are voiced forth by a Guru of lustreless lustre, who is unostentatious, who is an immensity in simplicity, as an abhyasi put it and who takes the abhyasi who surrendered with faith to the Goal.

Man, encircled in rings of grossness has an appreciation for the luxurious gifts and rare delicacies and may indulge in the external forms of Worship, rituals and devotion. He easily passes in the realm of his imagination, scales the highest peaks of the world, transports himself to the distant places in a moment with an illusory happiness. Estrangement of relatives and friends and the separative feeling are the effect of his own thought.

The virtuous is one who surrenders with faith and creates a vacuity for a free flow of Divine Grace. He has divine thoughts, directed towards the only Goal. The breaking up of the individual net—work that separates one from the other and closer adherence to the tie of fraternity leading to mutual association and greater peace and contentment elevates one to the higher worlds and ideals—affecting the higher regions successively up to the very highest one which begins to get purified in the easiest and the most natural way.

The multiplicity of dishes of a variety of tastes presents a vivid picture to satisfy even the most fastidious person. He gloats over the scientific advancement and specialisation in every branch of science. The elegant 'I' is conscious of its personality in all aspects and craves for material prosperity and pleasures and thus is involved in its grossness. The flattering and rounding of spiral rings resulting in the human body has all the 23 rings ahead of him.

The man who values virtue most passing beyond the culinary tests is conscious of the love and affection with which the dishes are prepared and has a large heart to relish them. Surrender of self to and faith in the Guru help the unassuming soul without strain to transcend knowledge and to merge with the Ultimate. The virtuous '1' after all individual pralaya, is reduced to simplicity. It passes beyond the samskaras, craves for the spiritual wealth and thus involves itself in subtle consciousness. The virtuous one has a divine work and is in union with the Ultimate

ready to assist anyone, irrespective of caste, creed or religion, craving for the Ultimate.

May Master bless us all and guide us along the path of righteousness and virtue.



WITH BEST COMPLIMENTS FROM

MALLIAH BROS.,

Gowliguda

Hyderabad, A. P.

# With Best Compliments From

THE PROPERTY OF THE PARTY OF TH

### **GEELA INDUSTRY**

Specialists in "Batik" Dyeing & Printing

Manufacturers: Printing Pastes and Binders

41, 3rd Cross Street

Mandavelipakkam,

MADRAS-28.

## An Abhyasi of Sahaj Marg

3

AND THE PROPERTY OF THE PROPER

( Shri Lakshmi Kant, New Delhi )

Master is the Central functionary in Sahaj Marg. From the very beginning He infuses the central condition in an Abhyasi who grows in spirituality in his entirety. The seed of spirituality is sown in the heart of the Abhyasi in the first Transmission by the Master and the Abhyasi's inner transformation starts and in this process the entire being of the Abhyasi gets divinised. This is the unique system which suits in all the circumstances. It has been observed that the Abhyasis from the very beginning get the condition of Samadhi which is considered to be the highest attainment in the other systems. Here I would venture to say that the Samadhi-condition in Sahaj Marg is different from the other systems. An Abhyasi while experiencing the samadhi conditions, remains conscious inwardly as well as outwardly. While in divine touch, he also does not forget the things around. This is a sort of equillibrium maintained in his condition. Samadhi is not the highest pursuit in spiritual realisation. What is Samadhi? In his original state man was pure and subtlest. In due process of time he gathered grossness to the extent that the real became completely out of view. Now he has become the mixture of real and gros the real hidden in the bottom. When Master transmits the original condition in the Abhyasi, the grossness is removed from system and he merges in the calmness. In this state of peace and quietitude he loses the awareness of his being and the surroundings. He gets the samadhi-stage. But in the higher evolution he becomes subtler and subtler. In such a condition he remains fully conscious of the Divine, his own being and the surroundings. He

gets this condition by the Grace of Master. His own efforts help to grow quickly. In a very short time he attains a condition when he is always in samadhi. Doing his normal duties of the household and in the society, he remains constantly in touch with the Divine. This is known as Sahaj Samadhi. Beyond this there is Infinite Ocean of Master's bliss wherein the Abhysi swims.

9

It has been observed that in all the Abhyasis of Sahaj Marg there is divine light. It is not the red, blue or any other coloured light, but it is in its original state. The Abhyasi feels the presence of the Divine which awakens his entire being and he remains in wonderous trance always enjoying bliss.

Another change which the Abyasi feels is that his undesirable tendencies of mind are brought to moderation. All the dirt and obstacles are removed from his entire system and he becomes purer and purer day by day. How wonderfully Master (our beloved Babuji Maharaj) works in His unique ways. At a stage Abhyasi himself is wonder-struck by this change taking place in him automatically. His senses are controlled. He is not asked to make conscious efforts to remove that. He is simply asked by the Master to Co-operate in performing Puja.

In one of his articles, Master has said that it is not the duty of the Abhyasi to control the unregulated tendencies of his mind. It is the duty of the Master. And my personal experience has revealed that I have only given my cooperation in doing Puja. I have never tried to control my senses or my mind. The wonderful results which have come to me are that I have been relieved of the weights of sensual pleasures. I do not deny that I do feel them. But I am not troubled by them, rather they do not leave any weight on my mind. It is, therefore a great verification how Master has brought this change in me.

I do not say that I have become perfect. But with all the humility I would say that I am being led by Master towards the perfection.

Another thing which abhyasi gains in his Sadhana in Sahaj Marg is inner detachment from worldly objects and attachment with the Divine. These experiences are revealed by our Revered Master to all our Abhyasis. His Divine Grace brings all these changes. This is the ultimate weapon which Master uses to bring complete transformation and divinisation of the Abhyasi.

Whenever I think of Master in silence I am pushed into higher and vaster fields of spirituality. There, I feel an ache in my heart But there is dead peace and unique pleasure and in that pain of solitude. I bow to my Master and pray to him to lift us all from our present state of degradation to That state of spiritual enlightenment where we feel complete oneness with Him or God as one may call for his convenience.





#### "SAHAJ MARG" in the west

(Talk by Sri C.A. Rajagopalachari on Basant Panchami day 1970) Beloved Babuji Maharaj, Respected Dr Varadachari, brothers and sisters,

I stand before you with considerable trepidation, following as I do the great orator and philosopher Dr Varadachaai. His voice is still echoing in your ears and I am reluctant to cause any disturbance in their vibrations. In obedience to higher command, I am here to tell you something about the work of the Master in respect of the propagation of His Message in the West. Recently, I had the extra ordinary good fortune of having to make a sudden decision to accept the invitation of my brother to spend some time with him abroad. I had never at any time in my life had any indication of travel abrod. I hade retired from active service and having found my ultimate destination at the holy feet of my Master at Shahjahanpur, was looking forward to a period of rest. But the ways of the infinite are inscrutable. I am certain that but for Master's desire to use this tool for His great work, this tour would not have materialised.

I came here in August 1969 and fell at the feet of Master with the prayer "Please give this tool the sharp edge needed to perform the work you desire from it". Master was pleased to give me a great deal of preparation through personal attention. He said, "You are going with the full power of Master with you. Go with courage and meet any situation that faces you with confidence and do the work." With His Blessings I left India and flew to Rome.

Most people who carry the message of the East to the West, go under decidedly more auspicious circumstances: and at least the substance of their message is made known in advance to some extent and people are prepared in advance to welcome certain aspects of the message. And thus a very fertile ground is prepared for them to enter into. I had no such advantage and did not know what I was going to do or how I was going to do anything at all, The first barrier to any one's communication with anyone else is that of language. I was in Rome and I had not a word of Italian, to talk to Italians on the obstruse subject of spirituality.

But Master's words were always a source of great courage and sustenance to me and I felt quite certain that somehow the way would be cleared for me. Even on the first day the miracle happened. Please excuse me for using this term, for, we do not talk of miracles in our Mission, but to me, it was nothing short of a miracle that the way was opend for me to start the work of Master at Rome. A high-placed Indian friend, Sri Maharaj Krishna, introduced me to the Italian Director of "Yoga Centro" operating for more than 10 years at 96, via veneto. Professor Scandurra knows no English, is an adept in hatayoga exercises and trains pupils in those exercises including the regulation of breath.

I spoke to prof. Scandurra, with the help of an interpreter, about Sahaj Marg and its meditation system with particular stress on the aspect of its essentail practicality as distinct from the more or less theoretical nature of other systems. Because of his contact with Eastern thinking the professor was receptive to the message though still sceptical. So, he posed a question, perhaps provoked by my stress on the practial aspect of Sahaj Marg,—Can you give a demonstration? "Well I was faced with a challenge and the need to make a very difficult decision. Was I

efficient enough was I fit enough to accept the challenge of that order? If I failed, I would be letting down my Master, the Mission and the System, not because of their lack but because of my unworthiness. But, the answer came pat from my mouth, "Yes, NOW-if you like." Though it came from my mouth, it was Master who spoke. Prof. Scandurra asked his young lady Secretary, Signorina Contina "Would you like to undertake this test?" and she said, "Yes". I explained to her the method of our meditation and the sitting commenced. I gave her transmission for 20 minutes. When I use the word "I" I donot refer to this insignificant personality that is talking to you. I refer to the Great Master who, across the seas thousands of miles away, was pervading my whole inner being and giving me not only the courage and strength but also the very words and the power to transmit Divine Grace to that young girl, -a girl who found it difficult to understand 'transmission' or to comprehend the system. But when the sitting was over, her eyes opened in wonder, and she said, I felt very light and expanded; great joy and happiness. I saw you and another person. I never had such experience before "prof. Scandurra was duly impressed and said, "You have my permission to speak to all my pupils." As the night has advanced, it was decided to meet again after 2 days.

At the next meeting, there were nearly 30 persons, half of them women, all Italians. Each had a perfectly developed body developed in the yogic way and in perfect tune with the mind. So, it was easy to get at their minds. I spoke for half an hour explaining to them the essentials of our system of sadhana and the great spiritual wealth awaiting them. Signor Paolo Passaquindici,—who paid homage to Master in person at Madras in January this year,—was the translator, enthusiastic, keen, sincere and ardent.

When the talk was over, all of them sat down for meditation. The process having been fully explained, the sitting began. Prof. Scandurra was still watching and waiting. At the end of the sitting, a number of questions were posed and answered. Some of the answers were a surprise to me myself, coming spontaneously as they did. Believe me, I am not talking to you from my lips, but from the depth of my heart, when I say that every moment I felt that Master was living in me and my personal entity did not exist at all. I continued sitting with them almost every third day while I was in Rome. Every one of them expressed great satisfaction at getting relief from tensions, worry and restlessness of the

mind and at easing of personal problems even in that short

period.

In the second week, I was invited to address a Dinner Meeting of one of the foremost institutions of Rome, the Accademia del Mediterranio. The president of the Academy is prince Giovanni di Alliata a prince of the old Italian order. He is a wonderful person, about 55 years of age, has had contact with Yoga of various kinds for years and fully in touch with spiritual matters. Feeling in me the confidence that Master was abiding in me, I had the courage to accept the invitation. The meeting started at midnight. The prince himself graciously translated the talk. In his introduction of the speaker, he paid encomium to the systems of yoga and to me in particular as representing the Great Master of Shahjahanpur. He paid credit even before it became due. I accepted the honour as honour done to my Master. When I saw that intellectual audience, I set aside my prepared speech and invited, welcomed Master to speak through me. Even today, my hairs stand on end when I think of the effect produced on the audience by the words of that speech. They were the words of Master-simple, direct, appealing, piercing the understanding across the barrier of language. I read the effect on their faces even before the translator could put them into Italian. It was a marvellous thing; an effect that I could never dream that I could produce myself. The prince with his knowledge of yogic matters was able to explain to them even more than I spoke in my words. At the end of the talk, the prince embraced me and said, "I am your first pupil," I was overwhelmed by the wealth of affection poured on me by almost everyone of them coming up to me and asking for help. A large number of questions were asked, provoked or inspired by the talk. The results gave me great satisfaction, but I had to tell them that they would have to wait for about 6 weeks till I could return from the tour I was starting on the very next morning, that I would definitely return and give them the help they needed.

Next morning, I left for Athens to attend the International Homeopathic Conference. I donot desire to make this a travelogue and shall therefore confine myself to the work of the Mission done during the trip. The first place of call was Kempten near Munich in west Germany. Herr Robert Koch, our preceptor here and his wife Frau Ruth Koch met me at the station and drove me to their home. They are very simple and high-minded persons. Some of you will probably meet them when they come here next month to meet Mister. They are extremely devoted to Master, perhaps much more than most of us. The Moment we arrived, he asked for a sitting. As we got up, we awoke from a different world altogether. His wife though full of devotion for Master had not yet been able to accept the system completely. One sitting set this right and now she is as ardent as her, husband.

I now take you to Copenhagen in Denmark. The visit was part of our programme but took on a special significance for me because when in Rome I had received a long letter from an utter stranger, a Danish lady by name Mrs Birthe Haugaard, who wrote, "I understand you are in Europe, a man of God, teaching meditation. There is a great need here for men like you; I request you to come here even at some personal inconvenience." I was happy to write to her that I would be in Copenhagen on a certain day by a certain train. So, I was not surprised to see her at the station, but what took my breath away was her request She said, "I have waited long and cannot wait any more, Please come with me now and help me. 'The insight given by Master enabled me to read her mind and understand the craving that drove her to make such a request even at the risk of being misunderstood. So, I went with her to her home about 25 miles away. We talked till midnight about Master, Sahaj Marg and its work. All her numerous questsons were answered and by mid-night her surrender was complete. Meditation sitting followed with very satisfactory results. She felt happy and full of joy. In my experience in our own country, I have not experienced such immediate results, with the advantage of our culture, tradition and back-ground, we are perhaps not fully sincere or devoted. Westerners, when they do take to anything, give of their best without any with-holding. Early morning we had another sitting. She was hungry for help, for progress and for the happiness she had tasted on the first occasion.

That evening a public meeting took place in the home of a lady in Copenhagen. I took with me Dr A. Lakshminarasimhan. our preceptor who had arrived at Copenhagen on a 9 months' study tour, we were introduced to about 30 persons who had

collected in the hall. I spoke for about 45 minutes. The effect was good but did not reach the heights touched at Rome. A dozen persons offered and were given a sitting. Questions and answer followed. Since I was to leave the next morning, I assured the new abhyasis that continual help would be available to them through Dc. Lakshminarasimhan. He is still there, doing the good work. Mrs Haugaard is in constant touch with Master and me and has given Master a deep impression of her love and devotion. There is thus a nucleus of 9 persons at Copenhagen and there is every hope of a centre being set up there in the near future.

In London my efforts were confined to the introduction to Sahai Marg of Sri Sardana (Private Secretary to the Indian High Commissioner) and his wife. I then went to Paris where I was met by our preceptor Mr Andre Poray of Sanary. That evening there was a meeting in the private home of a lady attached to a yoga centre, about 45 persons were present of both sexes. Mr Poray felt that our approach should be cautious since the audience consisted of hard-headed technicians and business men. I placed myself entirely in the hands of Master. Mr Poray spoke for 45 minutes helped by slides on Egyptian lore, and developed the subject of transmission. I followed, took up the thread and spoke on Transmission in Sahaj Marg system of Sadhana-transmission by our Samarth Guru who had achieved the goal of spiritual eminence, of Divine Power, Divine Energy, Divine Grace, to work wonders of transformation and progress in man. It was an inspired talk, not by me, but by Master in person. The effect was electrical, magical. I was stormed off my feet by the affection of those strangers. As I was programmed to leave the next morning, I assured them that Mr Poray would be with them again in a week's time to give them all the help they needed.

We proceeded to Marseilles and Sanary on the Cotede Azure. Marseilles centre is very encouraging with over 40 abhyasis doing regular meditation. I spent 2 days with the Porays at their levely home perched on a rock rising sheer out of the azure waters of the Mediterranean sea, in communing about Master, the Mission and its work. I was introduced to Mr and Mrs Devies of London who had already joined the Mission, and gave them a sitting, and experience of direct transmission from Master.

I returned to Rome on the 9th November and spent 2 weeks consolidating the work, meeting new people and talking to them and taking them into our fold. The prince and prof. Scandurra also came in and with Master's approval, a Centre was established at Rome in the premises of yoga centre. Prince Alliata is Patron, Prof. Scandurra is Administrator, Signorina Contina is Secretary and Signor Paolo Passaquindici is preceptor of the Centre.

Master fulfills himself in many ways and as the least of His devotees I am ever at His holy feet.



Shri Ram Chandra Mission, Shahjahanpur. U. P. 11th, February 1970.

1. In exercise of the powers under rule 4 (c) of the Rules and Constitution of the Mission, I hereby nominate the following persons to be Members of the working Committee and its office-bearers with immediate effect.

| 1.  | Shri P. Rajagopalachari   | Secretary.     |
|-----|---------------------------|----------------|
| 2.  | " J. R. K. Raizada        | Joint Secy.    |
| 3.  | " Kashi Ram Agrawal       | Treasurer.     |
| 4.  | Km. Kasturi Chaturvedi    | (Modinagar)    |
| 5.  | Dr. V. Parthasarthi       | (Vijayawada)   |
| 6.  | Shri R. Ramachandra Reddy | (Cuddapah)     |
| 7.  | " Dhayabhai Patel         | (Tinsukia)     |
| 8.  | " R. P. Dingar            | (Sitapur)      |
| 9.  | " B. D. Mahajan           | (Delhi)        |
| 10. | " R. Mahendrakar          | (Hyderabad)    |
| 11. | " Sri Krishna Tandon      | (Shahjahanpur) |
| 12. | ,, S. Narayanaswami       | (Madras)       |
| 13. | Km. Kesar Chaturvedi      | (Modinagar)    |
| 14. | Km. Sashi Tandon          | (Allahabad)    |

There will be no ex-officio members. Normally, nomination to the Committee will be made once in three years, unless found otherwise necessary by the President.

References of a general organisational or administrative nature and complaints, arising from centres abroad and in the Southern states of Familnad, Kerala, Mysore, Andhra and Maharashtra will be addressed to the Secretary (at Madras) and those arising from centres in other states will be referred to the Joint ecretary (Shahjahanpur) who will dispose of the same either each by himself or in mutual consultation with each others.

- 2. The following persons are nominated to be the Editors of "Sahaj Marg" Patrika from now on:
  - (i) Dr. S. P. Srivastava (Hindi Section)
  - (ii) Dr. C. A. Rajigopalachari (English Section)
- 3. The following persons will constitute the publications Sub-committee, and will be responsible to advise the Supdt. Publications Deptt, in regard to Books as well as "Sahaj Marg" Patrika.
- (i) Dr. K. C. Varadachari. (ii) Sri M. L. Chaturvedi. (iii) Sri Raghavendra Rao of Raichur (iv) Sri S. A. Saranad. (v) Sri Rajeshwari Pd. (Sitapur) (vi) Sti Kashi Ram Agrawal (vii) Sri S. K. Rajagopalan (viii) Principal Lakshmi Shankar (Allahabad) (ix) Prof. Suresh Chandra (Srinagar-Garhwal)
- Sri J. R. K. Raizada will continue as Supdt. Publication Department and convener of the Sub Committee.
- 4. A post of Clerk is hereby sanctioned in the office of the Mission at Shahjahanpur, for performance of the clerical, typing and stenographic duties. The incumbent will work under the direct supervision and orders of the Joint Secretary/Secretary.

S/d. Ram Chandra President

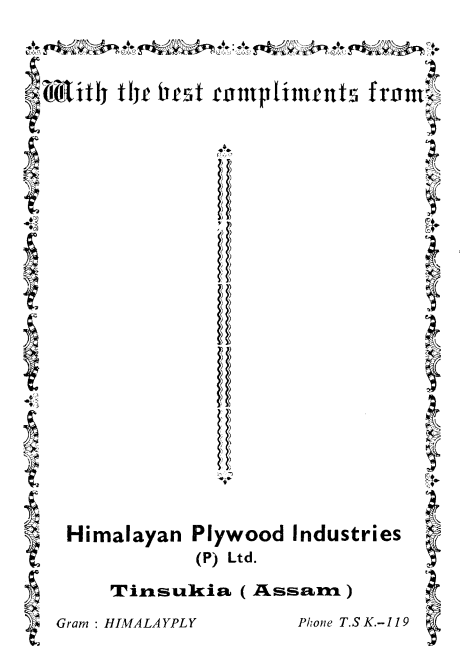
# ''संस्कार'

(श्री रामचन्द्र जी ग्रध्यक्ष श्री रामचन्द्र मिशन)

मुफे ग्राप से बहुत काम लेना भी है, ग्रौर ग्राप पर बहुत काम करना भी है। इसलिए लेना भी है ग्रौर देना भी है। ग्रंग्रेजी में एक मसल है Exchange is no robbery। ग्राप खाली समय में ईश्वर की याद तो करते ही होंगे, उसमें इतना भी Note करते चलेंगे कि कुछ तबदीलिया (Changes) हो रही हैं। ग्रभी मैंने इसकी शुरूग्रात ही की है, ग्रागे ग्रापको पता लगाने की ग्राशा है। इस लिए ग्रन्तिरक्ष काम के लिए भी बम्बई में ग्रापको बनाना है। यह होता है कि कभी ध्यान में तिबयत ग्रभ्यासी की लगती है, ग्रौर कभी नहीं लगती। इसकी बजह है कि संस्कार जो ग्रपने Field में जमें हुये हैं, वह निकलने के लिए दिल की तरफ ग्राते हैं। इसलिये कि ध्यान द्वारा दिल पर Vacuum पैदा हो जाता है ग्रौर जब तक संस्कार सब न निकल जायें तब तक मोक्ष नहीं हो सकती। ग्रौर हम वैसे भी निकालते रहते हैं। इस पर मैंने एक लेख सहज-मार्ग पित्रका में कहीं पर लिखा है।

ध्यान में जो भी हालत पैदा होती है चाहे अभ्यासी को अच्छी लगे, चाहे खराब वह सब लाभदायक है। आध्यात्मिकता बड़ी सहल चीज है, और इसमें ज्यादा समय नहीं लगता, सिर्फ Faith व भिक्त बढ़ाना चाहिये। और भिक्त बार बार याद करने से पैदा होती है।

(एक अभ्यासी के लिखे पत्र से)



CONTROL OF COMMENT OF

# धाभिक कट्टरता और सहज-मार्ग

(कु० कस्तूरी चतुर्वेदी)

धर्म कट्टर है, कठोर है, अनिवार्य है यह बात न तो कहने में मधूर लगती है और न सुनने में सरम प्रतीत होती है । धर्म केवल धर्म है वह न तो कट्टर हो सकता है ग्रौर न सरल हो सकता है। वह है सो है यही इसका निरावरण स्वरूप है । हम करते हैं जो भी करते हैं, जो भी कहते हैं उसे ही कट्टरता का स्वरूप देदेते हैं। वास्तविक बात तो यह है कि हम करते हैं, कुछ भी करें, अच्छा या बूरा, यही तो कट्टरता है जो हमारी ग्रात्मा पर ग्रावरण डालकर मन को मिलन ग्रीर बृद्धि को भ्रमित बना रही है। क्या उचित है, क्या अनुचित है इसकी हमें पहिचान नहीं रह जाती है। बस एक ही बात ठीक प्रतीत होती है कि जो हम कहते हैं वही वेद-वाक्य हैं। हम जो करते हैं वही धर्माचररा है। किन्त ऐसा कैसे हो सकता समय के अनुसार जहाँ हर चीज में परिवर्त्तन होता है, जहाँ प्रत्येक नियम बदल जाता है। जहाँ प्रत्येक भाव, प्रत्येक भाषा परिवर्तन है, वहाँ जो हममें से किसी ने कहा है अथवा किया है केवल वही धर्मानुकूल है, यह संकीर्ण वात जंचती नहीं है । धर्म विस्तृत – ग्रवस्था है किन्ही ग्रवस्था में जो कार्य पूण्यमय, धर्माचरणा माने जाते है वे ही काल ग्रौर स्थान के कारण पापमय एवं अधर्माचरण वाले प्रतीत होते हैं। इसका कारण है कि हमें दैनिक-जीवन में अनेक अवसर ऐसे मिलते है जब हमें दैनिक-ब्यवहार में शान्ति स्थापित रखने के लिये, जीवन में सुख वनाये रखने के लिए कभी कुछ उल्टा करना पडता है। वास्तव में यही उस समय हमारा धर्म होता है। हम शान्ति से रहें, सूख का अर्जन करें मानव का यह प्रथम धर्म है। मरणा के पश्चात् हमारे लिए जो दूसरे लोग ग्रात्मा की शान्ति के लिए प्रार्थना करते हैं उस परम शान्ति पद को हम जीवन काल में ही अपने में उतार लें यही मानव-धर्म है। हमारे सत्य बोजने से किसी को फाँसी का दण्ड मिलता है, किसी को क्षति होती है तो वह सत्य, सत्य नही वरन् दूसरे के दु:ख का कारण है इसलिए उस सत्य का हमें भोग भोगना पड़ता है। प्रथम भोग तो उसी समय से प्रारम्भ हो जाता है आत्म-पीडन । बेचारा कैसा तड़प कर मरा, स्मरण ग्राते ही ग्राज भी रोंम रोम खडा हो जाता है। उस समय का वह अरा सी देर का सत्य जीवन-पर्यन्त हमें ब्रात्म-पीड़ा देता रहता है। यह कैंसा धर्माचरण हुग्रा जो स्वयं

के लिए जीवन-पर्यन्त अधर्माचरण सा बना पीड़ा देता रहता है। मनुष्य शारीरिक-कष्ट फेलकर ऐसा नहीं दृटता जो फिर उबर न सके। किन्तु मानसिक पीड़ा से दूटा मानव फिर कभी उबर नहीं पाता है। क्या इसे धर्म कहा जा सकता है ? कोई भी क्रिया प्रतिक्रिया लाती है धर्म नहीं लाती और धर्म फ्रिया के बंधनों से, कर्म के बंधनों से मुक्ति दिलाना है।

मुभे स्पष्टतयः स्मरण है कि मेरे 'श्रीबावूजी महाराज, का १८ वर्षीय पुत्र स्वर्गबासी हो गया। मैंने १०, १४ दिन बाद एक दिन कहा कि 'बावूजी' श्राप न उसकी बातें करते हैं न रोते ही हैं। जरा सा रोने से कष्ट कम हो जाता है श्रीर कहने से कष्ट फैल जाता है इसलिए जी हल्का हो जाता है। ग्रापके बहुत ही धीरे गंभीर स्वर मेरे कर्ण-कुहरों में प्रविष्ठ हुये "मुभे दुःख ग्रब है ही कहां"? "गये का स्मरण करना मोह है श्रीर मोह के कारण स्वयं को भी दुःख देना मनुष्य का धर्म नहीं है। सबसे बड़ी बात तो यह है कि एक के पीछे तब ग्रपने हजार जनों की श्रांतरिक-सेवा श्रपनी प्राणाहृति द्वारा नहीं कर सकता हूँ श्रतः बिछुड़े हुए के लिए प्रार्थना श्रीर उपस्थितों के लिए निरन्तर सेवा में लगे रहना यही सच्चा धर्म है"।

सत्य का साक्षात्कार महान्-श्रात्माश्रों को होता है। वास्तव में महान् वही है जो धर्म श्रधर्म को विचार से निकाल कर वही करे जो योग्य है जिससे श्रात्मिक—संतोष मिले श्रौर जन-कल्याएं में सहायता मिले। बंधन, बंधन ही है चाहे धर्म की डोरी से बंधे श्रथवा श्रधर्म की श्रृंखला से जकड़े गये। हमारा वास्तिविक धर्म यही है कि हम बंधन से मुक्ति पायों श्रौर स्वतंत्र विचरण करें। किंचित भाँककर देखेंगे कि कितनी श्रृंखलाशों से जकड़ कर हमारा श्रांतरमन मौन प्रायः सा हो गया है। स्वच्छ, निर्मल, ईश्वर—श्रंश हमने श्रपनी श्रात्मा पर श्रपने श्रहं के ग्रगिएत श्रावरणों को डालकर उसे ढाँक दिया है। प्राणी—मात्र का प्राथमिक—धर्म एवं कर्तब्य यही है कि हम ऐसे उपाय श्रपनावों, ऐसी रहनी रहें कि हमारे श्रांतर के ये तमाम श्रावरण स्वतः ही पिघल पिघल कर साफ होते जायों। तब हम श्रपने सत्य श्रस्तित्व के उज्ज्वल प्रकाश में पढ़ सकोंगे कि धर्म की वास्तिविक परिभाषा कारा है? धर्म का वास्तिविक स्वरूप क्या है ? एक बार हमारे श्री। त्रजी महाराज' ने धर्म की परिभाषा केवल एक सूक्ष्म से वाक्य में दी है कि "श्रपने में रम जाना ही धर्म है"। सहज-मार्ग साधना द्वारा मैंने इस जरा से वाक्य की मीमाँसा प्रत्यक्ष यही पाई है कि श्रपने 'श्रीवाबुजी' की योगिक—

प्राग्ण-शक्ति द्वारा जो आतिमक-गतियां एक के बाद एक झंतर में उत्तरती जाती हैं उनमें बराबर रमन्ने रमते वे सच ही अपने में भिद जाती हैं। हम उन्हें पी जाते हैं और पिर प्यासे के प्यासे हो जाते हैं यही हमारा (साधना में) धर्म हो जाता है। क्योंकि जब हम प्यासे होते तो इसका प्रथम अर्थ यह है कि हमारी आत्मा के तमाम आवरण साफ हो गये हैं और हमें अपने महान् लक्ष्य तक शीघ्र पहुंचने की तज़्प उत्पान हो जाती है। दूनरे जब हम प्यासे हैं तो मालिक का भी यही धर्म हो जाता है कि वह प्यासे हृदय में अपनी कृपा को उंड़ेलता जाये। प्यासे श्रतीक्षा भरे नयनों में ही स्वश्नं समाता जाये यह उसका धर्म हो जाता है।

क्रिया कैसी भी हो प्रतिक्रिया अवश्य लायेगी और हमारा अंतर उनसे कभी रिक्त नहीं हो पायेगा और न हम आंतरिक-जिलताओं से मुक्ति पाकर कभी सहजता ही प्राप्त कर सकते हैं। सहजता क्या वस्तु है, कैसा रत्न है इसका स्पष्टीकरण 'कबीर' की बागी में हमें बहुत स्वच्छ रूप में मिलता है :--

"सहज, सहज सब कोई कहैं, सहज न चीन्हें कोय, जिन सहजै हरि जु मिलें, सहज कहीजै सोय"।

हरि जी (ईश्वर) कैसे मिलै यह तो 'कबीरजी' के कवन से स्पष्ट हो गथा कि सहज का सबक्षारकार पामे के लिए हमें सहज वस्त का ग्राध्यय लेना साहिए। जिससे हम 'उसे' सहज ही में पालें। हमारे 'श्रीवाद्यजी महाराज' ने श्रनेकों बार कहा है कि यदि सुई को उठाने के लिये हम क़ीन को काम में लावेंगे तो केवल क्रोन का बोफ होने के हमें इसमैं सफलता कदापि नहीं मिल सकती है। इसी प्रकार सर्वेध्यापी सर्वेध्वर की प्रत्यक्षता प्राप्त करने के लिए हमें किसी भी किया की श्रावश्यकता महीं होती। इस के लिए सबसे सरल और सहज उपाय है 'ध्यान' ध्यान सहज है क्योंकि यह तो केवल श्रांतर में 'उसका' ध्यान रखता है। जितना भी हम स्मरण में, हदय में, विचार में 'उसका' ध्यान रख सकें। इसमें कोई किया नहीं है जिसका बोभ हमें ढोना पड़ता है। बल्कि यह हमारे और 'उसके' मध्य की वह कड़ी है जो हमें पून: उसमें ही मिलाकर एक हो जायेगी। इसका निजी कोई ग्रस्तित्व नहीं। यह तो किसी श्रव्यक्त को व्यक्त कर पाने का एक ग्रवलम्बन मात्र है। किसी सर्वव्यापी शक्ति में ही हमें पुन: सम्बन्ध दे देने का एक योग मात्र है। यही उसके प्राप्त कर पाने का एक प्राकृतिक उपाय है एवं योब देने वाला योग है। सहज-मार्ग में इसी सहज योग अथवा ध्यान का आधार खिया गया है। इस ध्यानरूपी योग को शीघ्र ही सिद्धि प्रदान करने के लिए

इसमें योगिक-प्राण-शक्ति प्रवाहित है। इसी घ्यान को तन, मन में रमा देनेके लिए, करा करा में बिखेर देने के लिए, श्रांतर, बाहर सबमें 'उसका' साक्षात्कार प्रदान कर देने के लिये, सबमें रमाव दे देने के लिये सहज-मार्ग में 'श्रीबावूजी महाराज' की बोगिक-प्राशा-शक्ति (Transmission power) द्वारा मानसिक-शुद्धता देने का यह उनाय है । हमारे जन्म-जन्माल्तरों से दवे संस्कार रूपी बोभ को साफकर देने के लिये, हमारे कसा कसा में 'ईश्वरत्व' का निखार लाने के लिये इसमें हमारे 'श्रीबाबूजी महाराज की जन- कल्यागाकारी सहज-शक्ति प्रवाहित है , जिसका प्रत्यात प्रभाव हम अपने में तूरन्त ही पाने लगते हैं । मैंने बहत साधनायों साधी हैं, बहुत योग प्रयोग में लावे हैं किन्तू मेंने यही पाया कि सहज-मार्ग साधना में वह जादू भरी शक्ति प्रवाहित है जो सिर पर चढ़कर बोलती है। हमारे मन को सच्चे धर्म की ग्रीर मोड़ देती है ग्रर्थात् सद्गुरू-शक्ति हमारे मन की वृत्ति को ऊर्ध्वमृत्वी बना देती है, जिसके फलस्वरूप हमारे अनजान में भी हमारे द्वारा वहीं होने लगता है जो होना चाहिए। वास्तव में हम अपने जीवन में दो अंगों को अपनाते हैं कथनी और करनी जिससे उम सदैव श्रपंग्र से ही बने रह जाते हैं। हमारी साधना का जो प्रमुख श्रंग एवं महान उद्देश्य है रहनी उसे छोड़ ही देते हैं। हम रहते हैं और यहाँ संसार में रहते हैं। इसमें ही बर्ग, प्रधर्म के बंधन में जकड़े हुये कभी कुछ, कभी कुछ कहते व करते हुए दु:खी के दु:खी और जकड़े के जकड़े ही यहाँ से चले जाते हैं। किन्तू जब हमारा संस्पूर्ण ध्यान, संस्पूर्ण वृत्ति एवं सम्पूर्ण विचारों की रहनी अपने परम जीवन सर्वस्व ईश्वर में ही रहने लगती है तो फिर हम समस्त बंधनों से मृत्कि पाये हुए, परम स्वतन्त्रं सूख में बिलीन हुए यहां संसार में, जहां हमें नहीं रहना चाहिये वहाँ कभी उतरते ही नहीं। क्योंकि सहज-मार्ग साधना में प्रवाहित हमारे 'श्रीबाबुजी' की पावन-प्राण-शक्ति हमारा दामन हमारे प्रियतम (ईश्वर) को थमाकर हमें ग्रनंत बना देती हैं। यही मानव जीवन का मुख्य धर्म है। ह मारे 'श्रीवाबूजी' का यह कथन कि वास्तव में हम धर्म उसे मान बैठे हैं जिसमें जान या अनजान में हमें बंधन में डालने वाला हमारा कोई स्वार्थ बिखरा हुआ है। जबिक धर्म केवल उस सर्वोपिर ईश्वर को ही प्राप्त करना है। दूसरा कोई धर्म है ही नहीं। शेष सब बातें तो कर्तव्य के अन्तर्गत आती हैं जिन्हें हमें केवल क र्बव्य की ही भाँति ग्रहण करना चाहिए, धर्म की परिभाषा देकर नहीं । धर्म धर्म है उसमें नियम या नियति का कोई बंधन नहीं है। कट्टरता जैसी कोई

फठोरता नहीं, कट्टरतः श्रथवा कठोरता में हमारा ग्रपना ग्रहं सम्मिलित रहता है। धर्म तो सहज-रूप में सदीव से समान रूप से प्रवाहित है सहज-मार्ग में ऐसे ही सहज-धर्म का पुनरूत्थान करके 'श्रीबावूजी महाराज ने मानव को 'धर्म की एक सस्य-दिशा एवं दिव्यता का श्रवलोकन प्रदान किया है। महान्तम श्रनुभवों को मानव-पनों में श्रपनी पावन-प्राग्ण-शक्ति द्वारा प्रत्यक्ष उतार कर श्रनत्त श्रानंद का, उस श्रसीम-रस का जीवन काल में ही रसा-स्वादन करने को दे हैं हैं। वे इसी प्रकार हमें सदीव यह रस प्रदान करते हमारे मध्य उपस्थित रहें यही ईश्वर से हमारी प्रार्थना है। हम जीवन में सच्चे धर्म में (ईश्वर में) रमें हुये मुक्ति-जीवन में रहें यही हमारा वास्तविक धर्म है।



We offer our humble prayers

to the

**MASTER** 

#### **ESSAR ENTERPRISES**

PARTICIPATE OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF

24/27, Mookkar Nallamuthu Street,

**MADRAS-1** 

# Best Compliments Hrom

# Sutlej Rubber Industries

Venus Rubber Industries

21-1-153, Rikab Ganj HYDERABAD--2

(A. P.)

# सद्गुर-गरिमा

(सूर्यप्रसाद श्रीवास्तव लखीमपुर-खीरी)

आधातम और ब्रह्मविद्या की जिस सनातन परम्परा का सहज-मार्ग साधना पढ़ित प्रतिनिधित्व और परिस्कार करती है उसमें सद्गुरु, मानव की अनन्त गरिमा का प्रतिक और विस्तार है। इस सामर्थ्य से सम्पन्त व्यक्ति ही सद्गुरु-पद का अधिकारी होता है, जिसका आविभिव मानव—जाति की सन्तित—परम्परा को कृतार्थ बना देता है। एक उर्दू किव के शब्दों में—

हजारों साल निंगस ग्रपनी बेनूरी पे रोती है! बड़ी मुश्किल से होता है चमन में दीदा वर पैदा ॥

बाग में ग्रांख के ग्राकार का फूल, नर्गिस, देखने की योग्यता से हीन होने के कारए। लम्बे समय तक दुःखी और ग्रपनी वास्तविक सम्भाव्यता के साक्षात्कार का ग्राकाँक्षी रहता है। ग्रांख के वास्तविक कार्य-देखने की योग्यता से सम्पन्न वस्तु बाग में बड़ी मुश्किल से पैदा होती है। इस विशाल विश्व में मानवीय ग्राकार के व्यक्ति ग्राते जाते रहते हैं; किन्तु वास्तविक मानवीय गरिमा से रिक्त होने के कारए। हजारों साल दुःखी ग्रीर उस गरिमा के ग्राकाँक्षी रहते हैं। वास्तविक मानवीय गरिमा से सम्पन्न ब्यक्ति इस विश्व-वाटिका में बड़ी मुश्किल से पैदा होता है।

वह वास्तिबिक मानवीय-गरिमाश्राखिर क्या है ? श्रादमी को श्रशरफुल्मखलूकात, सृष्टि की श्रेष्ठतम वस्तु कहा जाता है —'न मानुषाच्छ्रेष्ठतरं हि किच्ति'। क्या यह तुच्छ मानव की श्रात्म रलाचा मात्र है ? इस विशाल विश्व में श्रादमी की बिसात ही कितनी। एक छोटी सी श्राकाशगंगा के लगभग नगण्य कोने में दस बारह ग्रहों के क्षुद्र, सौर—मण्डल के एक बहुत मामूली ग्रह—पृथ्वी—पर केवल दो ढाई लाख वर्ष के श्रल्प समय—परिमारा में विकसित डेढ़-दो गज के इस नन्हें से प्रास्ती की हैसियत ही कितनी !! एक उदीयमान श्रेष्ठ वैज्ञानिक ने उसकी तुलना विशाल समुद्र में तैरते एक भारी जहाज के एक केबिन में भरे हुये श्रनेक बोरों में से एक के श्रन्दर बन्द एक श्रालू में पैदा हुए एक नन्हें कीड़े से की है। श्रीर इस पर तुर्रा श्रीर हौसला यह कि 'हम से बड़ा श्रीर कुछ भी नहीं है।' काश कि श्रादमी के श्रलावा श्रीर किसी ने यह बात उसके लिये कही होती !!!

लेकिन जितने कुछ का हमें पता है, उसमें श्रौर किसी ने श्रपने लिए या दूसरे के लिये ऐसा कुछ कभी नहीं कहा श्रौर न शायद-सोचा-यह भी तो ध्यान देने की एक बात है। सड़ज सत्य काफी श्राइचर्य की चीज होती है; श्रौर 'सब से श्रोडिंठ होने' की चेतना श्रौर श्राकाँक्षा श्रादमी की हस्तो का सहज सत्य है। बड़प्पन का यह ज्ञान श्रौर साध निराधार नहीं, श्रतः इसके श्राधार में ही मानवीय-गरिमा का रहस्य छिपा होना चाहिये।

श्राम तौर पर मानवीय-गरिमा का स्रोत विकसित बृद्धि में बताया जाता है। यह चीज प्रकृति ने ग्रादमी में पैदा की है, जिसके परिस्ताम स्वरूप बह बड़े कमाल प्रदिश्तित कर रहा है। बुद्धि की प्रखरता बहुत तरह के वैयक्तिक और साँसकृतिक ग्रसमायोजन की समस्यायों भी पैदा करती है, लेकिन इनका भी समा-धान और निराकरण किसी न किसी स्तर की बृद्धि द्वारा ही होता है। बृद्धि के विभिन्न स्तरों से सम्बन्धित तथ्य ग्रौर समस्या बेशक जटिल चीज है । इन्सान की सारी शिख्सयत ही बृद्धि का विस्तार है; विल्क एक दृष्टि से तो सारी मुब्टि ही बुद्धि की व्याकृति है। जहां जो भी व्यवस्था ग्रौर संयोजन है, बस एक ही वस्तू की ग्रभिव्यक्ति है- उसे चाहे जो नाम दे लिया जाये। व्यवस्था ग्रौर संयोजन के आगे भी कूछ है, लेकिन उसे सुष्टि, प्रकृति और इन्सानी शस्सियत नहीं कहा जायेगा । आदमी की अनन्त गरिमा यह जरूर है कि व्यवस्था और संयोजन के ब्रागे जो कुछ है, वह भी उसकी पहुँच के बाहर नहीं, लेकिन किसी भी पहुँच ग्रौर विकास के लिए मानवीय व्यक्तित्व ग्रौर प्रकृति के मेरू दण्ड-व्यवस्था श्रीर संयोजन-के मूल-स्रोत-सिद्धान्त, बुद्धि-या उसे जो भी नाम दे लिया जाये -के सम्यक संतुलन ग्रीर प्रतिष्ठापन की ग्रावश्यकता ग्रनिवार्य है। इस एक सर्वव्यापी सर्वाधार तत्व ग्रयवा शक्ति के सम्चित प्रवत्ध, संवालन, उपयोग ग्रादि में कुशल निप्रा, पारञ्जत व्यक्ति योगी, स्थितप्रज्ञ, भक्त, ब्रह्माष्ठि, बन्ख्दा, बद्ध, ग्रहेत श्रादि कहा जाता है ; ग्रौर जो ग्रपनी इस निप्राता, कुशलता ग्रादि को दूसरे में पैदा करने की क्षमता से सम्पन्न है, वह समर्थ सङ्गुरु इत विश्व बाटिका में बड़ी मुश्किल से पैदा होता है :

मनुष्यागां सहस्रेषु कश्चिद्यति सिद्धये । यततामपि सिद्धानां कश्चिन्यां वेसि तत्त्वतः ।।

इन्सानियत की ग्रनन्त गरिमा के साक्षात्करण का प्रयास भी सब नहीं करते; ऐसा प्रयास करने वालों में भी सफलता किसी बिरले की किस्मत में श्राती है। फिर इस तरह की सफलता प्रदान कर सकने की योग्यता से सम्पन्न व्यक्ति तो निश्चय ही युगों तक मानव-मात्र के लिए अराध्य बन जाता है। इसमें आश्चर्य ही क्या ! मानव-जाति की संतति-परम्परा ऐसे व्यक्ति को पाकर कृतार्थ तो होगी ही !! लेकिन ऐसी गरिमा की पहचान अवश्य एक बड़ी शर्त है, जो अक्सर बड़ी मृश्किल से और जाने कब पूरी हो पाती है!!!

बुद्धि-तत्व की अपने में सम्यक् प्रतिष्ठा प्राप्त कर लेने वाले व्यक्ति की पहचान के लिये श्राम तौर से कुछ, जातों पर बल दिया जा सकता है। ऐसा व्यक्ति प्रकृति के साथ एक रस हो जाता है। इस एक जुमले की व्याख्या बड़ी विस्तृत हो सकती है । प्रकृति की तरह वह सबके लिये सहज गम्य ग्रीर सूबोध लगता है. किन्तू उसकी ग्रसलियत किसी की भी पकड़ ग्रौर पहुंच से परे रहती है-वह तो बस उसी का हिस्सा हो पाती है, जिसे वह इसके लिए स्वयं घरए। करले, या दूसरे शब्दों में जो उसके साथ हम सार हो जाये। इसके ग्रतिरिक्त सर्व-साधारण के लिए वह सबका प्यारा श्रीर सबसे न्यारा होता है-श्रपनी महानता में सब कूछ समेटे, किन्तु अपनी वेपता प्रतिभा के उत्तुङ्ग स्तर पर एक दम अकेला । एक ऐसा 'कूछ नहीं' जिसमें सब कुछ मौजूद हो, श्रौर जिसकी श्राँच से ज्ञान, प्रेम, सौंन्दर्य, शक्ति आदि किसी भी चीज का निर्भर फुट पडना सम्भव हो-यही उस चरम सहज तत्व की सम्यक् प्रतिष्ठा की परिभाषा ग्रौर पहचान कही जा सकती है। अब ऐसी महा सम्पन्न विपन्नता उस तक पहुँचे बिना भला कैसे पहचानी जा सकती है, हालांकि वह स्वभावतः उस तक पहंचने वाले हर किसी के लिए सहज परिचित ग्रीर स्वतः सूत्रोध है। सच बात तो यह है कि वह जिस दिब्य स्थिति का प्रदीत उदाहरण होतः है, वह अपनी सम्पूर्णता में सभी मनुष्यों में बीजतः विद्यमःन है । उसके ग्रङक्रित, परलवित, पुष्पित ग्रभी होने की एक प्रक्रिया है, जिसको व्यवस्थित करके सर्वसामान्य के उपभोग के लिए प्रस्तुत कर देना मानवता की सबसे बड़ी सेवा है, जो उती समर्थ सद्गृरु द्वारा सम्भव होती है, जिसमें मानवीय गरिमा के मूल उत्स की सम्यक व्यवस्था विकसित हो पायी हो ।

भारतीय चिन्तन ग्रौर साधना के इतिहास में ऐसे समर्थ सद्गुरुग्रों द्वारा मानवता की ऐसी सेवा की एक सतत परम्परा है, जो उत्तरोत्तर विकासशील रही है। श्रद्धेय 'बाबूजी' द्वारा उसी सतत परम्परा में ग्राज के मानव के उपयुक्त श्रोष्ठतम साधना पद्धति की प्रतिष्ठा हुई है, जिसकी रजत-जयन्ती हम इस वर्ष मना रहे हैं। अपने दैवी दायित्व की पूर्ति में दक्षता। पूर्वक किन्तु निःस्पृह भाव से संलग्न समर्थ सद्गुरु आज के मानव मात्र के लिए एक दुर्लभ वरदान है; और हम सब परम सौभाग्यशाली हैं, कि उनके सान्तिध्य से सम्यन्त और समलङ्कृत होकर उनकी कृषा का सबल प्राप्त कर उनके महायोग में अपना भाग प्रहिणा कर रहे हैं। हमारी निरन्तर प्रार्थना है कि उनके कार्य की चिरन्तन महत्ता पूर्णतः प्रतिष्ठित और प्रतिफलित हो; और उनके द्वारा वरण किये उनके अनुवर अपने दायित्व के सफल निर्वाह की योग्यता से उत्तरोत्तर सम्पन्न हों।

A THE WAY



#### **ALLIED PAINTS**

Manufacturers of High Quality Paints, Varnishes, etc.

48, Kiali Ganj,

Lucknow, (U. P.)

# ''चरैवेति चरैवेति"

( रामदास सिंह एम०ए० एम०काम० महम्मदपुर-साररा )

दाँड्ययान- पवन एक क्षण विश्राम नहीं लेता, सिन्धु की जलधारा वही जा रही है; वादलों के नीचे पिक्षयों का भुष्ड उड़ा जा रहा है। सब चले जा रहे हैं- यहीं तो .....

एमिसाक्रटीज- महात्मन् !

दाँड्या० - चुप रहो, सब चले जा रहे हैं, तुम भी चले जाग्रो श्रवकाश नहीं है; ग्रवसर नहीं।

एम०- ग्रापसे कुछ .....

दाँड्या०-मुछसे कुछ मत कहो । कहो, तो स्रपने स्राप ही कहो, जिसे स्रावश्यकता होगी, सुन लेगा । देखते हो । कहीं कोई किसी की सुनता है ? मैं कहता हूँ-सिन्धु की एक बून्द ! धारा में न बहकर मेरी वात सुनने के लिये ठहर जा-वह सुनता है, ठहरता है ? कदापि नहीं ।

एमि०- परन्तु देव पुत्र ने """"

दाँड्या०- देवपूत्र ?

3

एमि० - देवपुत्र जगत् विजेता सिकन्दर ने श्रापका स्मरस्म किया है। श्रापका यश सुनकर श्रापसे उपदेश ग्रहस्म करने की उनकी बलवती इच्छा है!

दौड्या० - प्रकृति का सुख ग्रौर उसकी महत्ता का जिसको ग्राभास मात्र हो जातो है, उसको ये नश्वर चमकीले प्रदर्शन नहीं ग्रभिभूत कर सकते दूत ! वह किसी बलवान की इच्छा का क्रीड़ा-कन्दुक नहीं वन सकता। तुम्हारा राजा ग्रभी भेलम भी नहीं पार कर सका, फिर भी जगत विजेता की उपाधि लेकर जगत को वंचित करता है। मै लोग से, सम्मान से या भय से किसी के पास नहीं जा सकता।

एमि ० - महात्मन् ! ऐसा क्यों ? यदि न जाने पर देवपुत्र दण्ड दें .....

दाँड्या० मेरी स्रावश्यकतार्ये प्रकृति पूरा करती है। उसके रहते दूसरे का शासन कैसा? समस्त स्रालोक, चेतना और प्राग्ण – शक्ति प्रभु की दी हुई है। मृत्यु के द्वारा वहीं इसको लौटा लेता है। जिस वस्तु को मनुष्य दे नहीं सकता. उसे ले लेने की स्पर्द्धा से बढ़कर दूसरा दम्भ नहीं। मैं

फलमूल खा कर, स्रंजिल से जलपान कर, तृग्शिया पर स्राँख बन्द किये सो जाता हूँ। न मुक्ते किसी का डर है स्रौर न किसी को मुक्तसे डरने का कारण है। तुम यदि हठात् मुक्ते ले जाना चाहो, तो केवल मेरे शरीर को ले जा सकते हो मेरी स्वतंत्र स्रात्मा पर तुम्हारे देव-पुत्र का भी कोई स्रधिकार नहीं हो सकता।

एमि ० - बड़े निर्भीक हो, ब्राह्मण ! जाता हूँ, यही कह दूंगा ।

दाँड्या०- स्वागत ग्रलकेन्द्र ! तुम्हें सुबृद्धि मिले ।

सिकन्दर- महात्मन् ! अनुग्रहीत हुआ; परन्तु मुक्षे कुछ और आर्शीवाद चाहिए ।

दाँड्य०- मैं स्रार्शीवाद देने में स्रसमर्थ हूँ।

सिकन्दर- कारए। ?

दाँड्य०- सिन्धु की लहरों से पूछो ।

उपरोक्त घटना प्राचीन भारतीय इतिहास की है। पंजाब के राजा पुरु सिकन्दर द्वारा पराजित हो गये थे। सिकन्दर भारत के किसी ऋषि से मिलना चाहता था। सिकन्दर के सिपाहियों ने सिन्धु के किनारे ऋषि दाँड्यायन का पता लगाया और अपने राजा से मिलने का आदेश उन्हें दिया। लेकिन ऋषि ने सिकन्दर से जाकर मिलने से इनकार कर दिया। तब सिकन्दर स्वयं ऋषि के पास आया और अपनी बात उनको सुनाई तथा अपने प्रश्नों का उत्तर माँगा। ऋषि ने निर्भीक भाव से राजा को सिन्धु की अनवरत प्रवाहित धारा की और इंगित किया।

नदी के सामने सिर्फ एक ही लक्ष्य है-सागर से मिलना । उसी की पूर्ति में उसका सारा प्रयत्न लगता है । रास्ते की प्राकृतिक सुन्दरना या बाधायें नदी की धारा को रोक नहीं सकती । ग्रतः सिकन्दर के विजय, वैभव, पराक्रम ग्रादि से ऋषि को कोई सम्बन्ध महीं था क्योंकि उनके जीवन का सिर्फ एक लक्ष्य था ईश्वरलीन होना ।

मानव जीवन क्षिएाक ग्रौर नाशवान है। लेकिन यह सृष्टि का सर्वोत्तम जीव है ग्रौर ईश्वरीय शक्ति का भण्डार है। ग्रतः हमको ग्रपने जीवन का एक निश्चित लक्ष्य बना लेना चाहिए। लक्ष्य हमारा क्या हो ?

प्राचीन युग के संतों ने जीवन के चार उद्देश्य बताये हैं । स्रर्थ, धर्म, काम. मोक्ष । संत तुलसीदास ने स्रपनी प्रसिद्ध पुस्तक 'रामायरा।' में ''जन्म जन्म रित रामपद यह बरदान न स्रान'' ही स्रपने जीवन का उद्देश्य बतलाया है। ग्रर्थ, धर्भ ग्रीर काम साँसारिकता से सम्बन्धित हैं। इनका लाभ हम जीवन भर ही उठा सकते हैं ग्रीर ग्रपने जीवन को सुवमय तथा ग्रानन्दमय ढंग से व्यतीत कर सकते हैं। लेकिन मृत्यु के बाद हमारा पुनर्जन्म न हो – हम जन्म- मृत्यु के चक्कर से निकलकर ईश्वरत्व की ग्रीर बढ़ सकें यह इन उद्देश्यों से सम्भव नहीं है। इनके द्वारा हम दान, उपकार ग्रीर परोपकार कर सकते हैं जिनके फलस्वरूप हमें स्वर्ग में स्थान मिल सकता है। लेकिन स्वर्ग निवासी देवताग्रों की भी मृत्यु होती है। मोक्ष भी हमारा ठीक लक्ष्य नहीं है। मोक्ष का मतलब है जीवन-मरण के चक्कर स निकल जाना। ब्रह्माण्ड मण्डल में प्रवेश करते ही हम इस स्थित में ग्रा जाते हैं लेकिन इसके बाद मानस मण्डल तथा केन्द्रीय मण्डल एवं भूमा की स्थितियाँ हैं जो ग्रज्ञात रह जाती हैं।

जन्म जन्म भिवत का बरदान माँगना भी उचित नहीं है। यह हमें मोह के बन्धन में बाँधेगा। ईश्वर भिवत करने का सर्वोत्तम तरीका है "सकल कामना-हीन" होना। भवत को ग्रच्छी या बुरी किसी चीज की कामना नहीं करनी चाहिए। भगवान का भक्त भगवान ही हो जाता है, 'जनत तुमहि तुमिह होई जाई"। फिर माँगने की क्या जरूरत?

हमारे पूज्य बायू जी महाराज श्रपनी पुस्तक "सत्य का उदय" में लिखते हैं: —
"हमारी श्रात्मा पर पाँच वृत माया के, सोलह वृत श्राहकार के तथा सात
वृत प्रकाश के हैं। माया के वृत हृदयमण्डल में, श्रहंकार के वृत मानस मण्डल में
तथा प्रकाश के वृत केन्द्र मण्डल में स्थित हैं। मोश की श्रवस्था माया के दो या
तीन वृतों के बीच की है। केन्द्र मण्डल के सात वृतों को पार करने के बाद हम
श्रन्तिम सीमा तक शुद्ध श्रीर सूक्ष्म हो जाते हैं। यही मनुष्य की उच्चतम गित है।
वहाँ पर हम यथार्थ वास्तविकता से एकतार हो जाते हैं। बह्म श्रीर जीव में
नाममात्र का भेद बनाये रखने के लिए यह सम्भव नहीं कि हम केन्द्र से पूर्णत्या
मिल जाएं। इसलिए मनुष्य की उपलव्धि की यही श्रन्तिम सीमा है।"

लक्ष्य निर्धारण कर लेने के बाद उसकी प्राप्ति का प्रयत्न करना हमारा परम कर्ताव्य हो जाता है। ग्रात्मा—साक्षातकार या ईश्वरलीन होने का लक्ष्य बनाकर साधना कैसे हु रें ?

सर्व प्रथम हमें एक ऐसे व्यक्ति की खोज करनी चाहिये जो उस उच्चतम बिन्दु तक पहुंच चुके हों। उन्हें गुरु मानकर उनकी देख रेख में उनके बताये मार्ग से हमें निरन्तर साधना करनी चाहिए। साधना की सफलता हमारे गुरु के चुनाव, उनके प्रति श्रद्धा ग्रौर विश्वास तथा निरन्तर ग्रभ्यास पर निर्भर करती है।

सौभाग्य से म्राज हमें एक ऐसे व्यक्ति की उपस्थित प्राप्त है जिनकी पहुँच म्राध्यात्मिकता की पराकाष्ठा पर है । ऐसा व्यक्ति विश्व के म्राध्यात्मिक इतिहास में कभी नहीं था । राजा जनक प्राचीन पुग के महान योगी माने जाते हैं । लेकिन उनकी पहुँच सिर्फ माया के पाँच हुतों तक ही थी । म्रतीत के महानतम संत कबीर सिर्फ सोलह हुतों तक ही पहुँच सके थे । यह स्वर्ण भ्रवसर हमारे हाथ से निकल न जाय इसलिए हमें "सहज मार्ग" का निरन्तर भ्रभ्यास एवं बाबू जीकी कृपा पर हढ़ विश्वास रखकर ऋषि दाँच्यान के शब्दों में "चरैवेति—चरैवेति" हमेशा भ्रागे बढ़ते जाना है जब तक हम स्वयं बाबूजी न बन जायें।



AT THE FEET OF THE MASTER

#### BABROS

জ্যাত কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি কৰি বুলি কৰি বুলি

40, Linghi Chetty Street,

**MADRAS-1** 

# पथिक

लेखक-जगदीश कुमार 'मृगेश' (एम० ए० (हिन्दी तथा स्रांग्रेजी) बी० टी०

पथिक ठहर गया।

ग्रहा ! यह कितनी मनमोहक बाटिका है ! भाँति भाँति के पुष्प । हरी भरी पत्तियां ! मुस्कराते फूलों की मधुर मादक सुगंध । भौरों का पागल गुञ्जन ! इटलाता हुग्रा बासंती पवन । पथिक क्षरा भर के लिए रुका बाटिका के यौवनोन्माद को देखने के लिए, क्षरा भर लम्बे मार्ग की थकान को दूर करने के लिये । थोड़ी देर बाद उसे फिर चलना होगा ! वह उपवन के ग्रनुपम सौंदर्य को ग्रपलक निहारता रहा । उसके ग्राइचर्य चिकत नेत्रों के सामने बहुत दूर तक प्रकृति का रूप बैभव फैला हुग्रा था !

'बिलंब' हो रहा है ग्रब चलो उसके ग्रजाते ही ग्रन्तर की एक खामोश ग्राबाज सुनी।

रूप ने तुरंत कहा, ठहरो पथिक क्या जल्दी है ! कुछ क्षाग् मेरे साथ रह लो मुफे जी भर कर देख लो ! प्राग्गों के तार तार में मेरे ग्राकर्षक ग्रास्तित्व का ग्रनुभव कर लो जाने के बाद फिर मैं तुम्हें न मिलूंगा !

पथिक के बढ़ते हुये चरण फिर थक गये ग्रौर उसे ग्रांतर की कर्तब्य बोध कराने वाली ग्राबाज निस्सार सी लगने लगी।

वह बाटिका की फूलों और किलयों से लदी हुयी सुगंधित क्यारियों को देखने के लिये अनायास ही चल पड़ा ! रूप के आमंत्रण को वह न ठुकरा सका ! बौराये हुए आम्न कुञ्ज । पत्तियों के भुरमुः में कोकिला का कुहू कूजन ! सन्ध्या हो गयी थी : आकाश पर पूर्णिमा का चाँद सितारों की फिल-मिलाती माला पहने नीलांचल से मुस्करा उठा ! कार्बिका चन्द्रमा की किरणों को पाकर भूला न समाया । उसके मंद स्विणिम प्रकाश में हर तृंण, हर पल्लव, हर फल चमकने लगा।

घूमते घूमते श्रव एक कमलों से भरी हुई स्वच्छ पुष्करिस्सी पर जा पहुँचा। ईंट की लाल सीढ़ियों पर वह श्रचानक ठहर गया। उसे लगा कि यहाँ प्रकृति की यौवन पुत्री चरम सीमा पर पहुँच गयी है! रंग विश्ंगे कमलों ने पवन के स्पर्श से सिर हिताकर मानों पश्चिक से कहा—चिता कित बात की है। श्राप्तों मेरे साथ भूमों, लहरास्रो नाची स्रौर उन्मूब होकर हंसी''।

पथिक को यह सब बहुत अच्छा लगा। बहुत देर तक वह एकाकी अपलक उन कमलों की कीड़ा और रह रह कर पवन की छेड़छाड़ को देखता रहा और फिर उन्हीं स्वच्छ सीढ़ियों पर लेटकर कब निद्रा की गोद में सो गया इसका उसे कुछ भी ज्ञान न हुआ आंखे खुलीं तो सबेरा हो चुका था।

पक्षियों का कलख ग्रौर मोर की निष्छल कांति ! ग्रब बाटिका का रूप वैभव द्विगुिस्सित काँति को लेकर चमक उठा ! उसको तृस्स तृस्स में जीवन ग्रौर नव जागरस्स का ग्रनुभव हुग्रा !

यांतर ने फिर कहा "चलो पथिक ! मंजिल दूर है, समय न नष्ट करो "
पथिक को लगा जैसे वह कोई स्वप्न देख रहा था ! सपना कंकड़ी की
आबाज के साथ दूट गया ! वह चल पड़ा ! तभी इन्द्रियों ने कहा "नहीं ग्राज
भर और रुको ! फिर यह रूप वैभव, पक्षियों का यह कलगान, पवन की यह
थिरकन शायद ग्रागे न मिले"

रूप, रंग ग्रौर गंघ ने पैरो की गति पर ग्रबरोध करने का सबल उपक्रम किया। विवेक ने कहा पथिक ! यह माया नगरी है। इसमें न फंसों! यह सब ग्रसत्य ग्रौर भूठा है """ केवल मृगमरीचिका, एक भयानक घोखा "" "धोखा है यह सब! क्या वास्तव में यह सब स्वप्न है, मृनमरीचिका है "पिथक का मन उद्विग्न हो उठा। एक भीषणा ग्रन्तर्वन्द "स्वप्न ग्रौर सत्य के बीच, प्रकाश ग्रौर तम के बीच " ग्रजान ग्रौर विवेक के बीच! पथिक इन्द्रियों के मोहक जाल के बीच फंग चुका था! उससे निकलकर विवेक के उन्मुक्त प्रकाश में ग्रापाना उसके लिये टेढ़ी खीर थी। उसे ग्रन्तर की ग्राबाज पर बिश्वासन हुग्रा।

नहीं जो सामने है वह सत्य है! यह रूप वैभव छलना नहीं सत्य है! उसने विश्वास कर लिया कि इंद्रियों की तृप्ति ही जीवन की ग्रसली मंजिल है। मनन बिवेक पर विजय पायी ग्रौर पैरों में पड़ी वेड़ियाँ ग्रौर भी ग्रधिक मजबूत हो गयीं। ग्रब उसे कोई जल्दी न थी।

दिन बीते, रात बीती ! एक एक करके कई मास बीत गये ! वह प्रातः से सायं तक इन्द्रियों की तृप्ति के लिये फूलों का पराग पीता रहा, उनके साथ श्रासव पीकर नशे में नाचता रहा । उनके सौंदर्य को श्रपलक निहारता रहा किन्तु न तो नयनों को तृप्ति ही मिली श्रौर न श्रन्तर को श्रसली शान्ति ! उसकी प्यास बढ़ती ही गयी । उसकी इच्छायें श्रपूर्ण की श्रपूर्ण ही बनी रहीं ।

ऋतु बदली ! अब बसंती भोंके न थे ! तस्त्रों के कलेजे कंपा देने वाले भीषरागृतूफान थे, कलियों को मसलकर घराशायी कर देने वाले भकोरे थे फूलों की पंखुड़ियों को उड़ा ले जाने वाले भंभाबात थे और हरी कोयल कोपलों को पीली कर देने बाली हवा की गर्म लपटें थीं।

डालें नंगी हो गयी । कटीली डालों के बीच पवन की साँय साँय । रात्रि की कालिमा में उल्लू की 'दूटूहूटुट दूटुहूटुट' की भयानक आबाज । कोयल का कुहू कूजन न जाने कहाँ चला गया । यह सब क्या है ? पथिक पागल हो उठा । अकेली बाटिका में वह नितान्त अकेला अनुभव करने लगा ।

श्रादमी न श्रादमजात ! पशु न पक्षी ! जीवन का कहीं नाम नहीं । उसे लगा कि जैसे वह कि शमशान में भूतप्रेतों के बीच पहुँच गया हो । वह भय से कांप उठा ! श्ररे ! यह कौन श्रा रहा है ? इससे पूछा कि यह सब क्या है ।

सूने पथ पर चलता हुम्रा पथिक बूढ़ा था। शरीर दुर्बल किन्तु मुख पर अपार तेज । श्रांखों में चमक ग्रौर करुगा का संदेश।

'पथिक ने पूछा', बाबा तुम कौन हो ?

'मैं उस वाटिका का माली हूँ' – उसने पिथक के ब्यथित नयनों को पहचान कर ठहरते हुये स्नेह के साथ कहा।

ग्रच्छा बाबा, क्या यह बता सकते हो कि इस बाटिका के फूल पत्ते क्यों भरगये?

> बच्चा, ग्रब पतभर है। पतभर में बाटिका का सौंदर्य नष्ट हो जाता है। तो ऐसा क्यों होता है बाबा ? पिथक ने पुनः प्रश्न किया।

धरती की हर चीज परिवर्तनशील है ! जो ग्राज ग्रस्तित्व में है कल को उसकी जीवन लीला समाप्त हो जायेगी । रूप, रस, गंध सभी कुछ भ्रम है पथिक।

''ग्रौर मैं तो इन्हें सच समक्त बैठा था बाबा''। मैंने ग्रपना कितना समय नष्ट कर दिया। यहाँ पथिक माथा पकड़कर बैठ गया।

"घबराते क्यों हो पथिक चलो मै तुम्हारे साथ ही चलूंगा। मैं भी तुम्हारी ही भाँति अनन्त यात्रा का यात्री हूँ। जीवन के सत्तर वर्ष इस बाटिका में बिताये और अब चलने का समय आ गया है।"

तो फिर इस बाटिका का क्या होगा ? कौन इसकी देख भाल करेगा ? पथिक ने वृद्ध से पूछा।

यह भूल है तुम्हारी ! संसार का सृष्टा मैं या तुम नहीं । हम सभी उस

परमेश्वर की तरफ से भेजे हुये साधन मात्र हैं। कर्ता वही है। यह हमारी भूत है कि हम सभी कुछ करते हैं और बिना हमारे सुब्टि का कार्य एक जायेगा!

"तो बाबा ग्रापने तो इस बाटिका में श्रनेकों पतभर ग्रीर मधुमास देखें होंगे ? जीवन के सत्तर बर्ष ग्रापने इसी बाटिका में बिताये ग्रीर ग्रव ग्राप इसे छोड़कर प्रसन्न चित्त जा रहे हैं। क्या इसकी फूल पत्तियों ने ग्रापके मन को किञ्चित नहीं मोहा है ?"

बृद्ध माली ने कहा "मेरे लिये जैसा पतक्तर वैसा ही मधुमास । मुक्ते दोनों में ही मालिक का अनुभव हुआ है ! बिना राग और आसक्ति के मैंने अपने ऊपर मालिक द्वारा प्रदन्त कर्तब्यों का पालन किया है । फिर कैसा लगाव यादु राव ? कैसा राग और द्वेष" ? जिस बृक्ष को मैंने लगाया, जल दिया, फलते फूलते देखा उसको अपनी आंखों से ही समाप्त होते भी देखा है परन्तु असलियत में लगाने बाला, जल देने बाला, पुष्पित और पल्लवित करने बाला तथा नष्ट करने वाला कोई और है जो राजाओं का राजा है, शक्तिशालियों में बलबान है और ज्ञानियों में सर्वज है ।

"बाबा एक बात श्रीर बताश्रो पथिक ने कहा" इस नश्वर संसार को इसके भूठे रूप रंग को देखकर श्रापका मन बिरक्त क्यों नहीं हो गया ? श्रापते ग्रमरत्व की खोज करने के लिये गिरिकंदराश्रों में तपस्या क्यों नहीं की ? संसार का परित्याग क्यों नहीं किया ?

"पिथिक ! कर्म बिमुख होना बैराग्य नहीं ! बस्त्रों को गेरुथे रंग में रंग कर तपस्या करना बैराग्य नहीं, यह ढोंग है स्रौर स्रपते कर्तब्यों का पालन न करना महान कायरता है स्रपितु ईश्वरेच्छा की स्रवज्ञा है ! यह सत्य है कि फूलों के रंग रूप नश्वर हैं परन्तु इसका यह स्र्थं नहीं है कि इनकी सेवा न की जाये ! ईश्वर की बनाई सृष्टि की किसी भी बस्तु से नफरत करना पाप है क्योंकि इसके पीछे ईश्वर के प्रति नफरत की भावना है"

बूढ़ा माली चला गया। वह उसकी मानसिक तटस्थता ग्रौर ग्रनासत्य कर्म भावना पर चिकत रह गया।

पथिक के मानसिक घरातल पर माली के ये शब्द बार बार गूजते रहे— कर्म बिमुख होना पाप है! संसार को किसी प्राणी से नफरत करना ईश्वर से नफरत करना है।

तभी दूर से बंशी का स्वर थिरका। दूर क्षितिज तक फैली पगडंडी पर पथिक के चरण ग्रनायास गतिमान हो गये ग्रौर बूढ़े माली का स्मरण करता हुग्रा वह उसके पद चिन्हों पर चलता हुग्रा ग्रांखों से ग्रोफल हो गया!

# एक नवीन युग धर्म-महज मार्ग

(जगदीश प्रसाद गुप्त, सीतापुर)

ग्राज विश्व के समक्ष सबसे बड़ी समस्या विश्व शान्ति की है। यह शान्ति लाने के लिए भिन्न-भिन्न उपायों की खोज की जा रही है। विश्व के ग्राधुनिक बिशेषज्ञ साधन खोज निकालने के लिए कार्यरत हैं। नित्य नवीन वैज्ञानिक ग्राविष्कार मान के सुख वैभव को प्राप्त करने के लिए सुलभ हो रहे हैं। मानव उनमें ही लिप्त होता जा रहा है। उसकी चरम लक्ष्य सांसारिक सुख भोग वन गई है। इसी में वह शान्ति ढूइता है। शान्ति बाहर के हश्य जगत में उपलब्ध नहीं है। वह तो ग्रान्तिरक जगत की स्थिति है। शान्ति तो हमें ग्रपने शन्दर ही प्राप्त हो सकती है। इसके लिए हमें अन्तर्मुखी होना पड़ेगा ग्रीर ग्राध्यात्मिक जगत में पग रखने में ही वास्तविक शान्ति तथा ग्रानन्द प्राप्त हो सकता है सहज मार्ग साधना पद्धति हमें ग्राध्यात्मिक जगत में प्रवेश ही नहीं करा देती वरन् ग्रन्तिम लक्ष्य तक पहुँचने के लिए सब प्रकार का संरक्षण प्रदान करती है। इस पद्धति से हमारी ग्राध्यात्मिक प्रगति जो होती है वह ग्राज के जिश्व के किसी कोने में दुर्ल भ है ग्रीर प्राचीन काल में इसके लिए ऋषि मुनि सैकड़ों वर्षो तक तपस्या करते थे।

श्राज के संघर्षरत तथा ग्रशान्ति मानव के लिये एक नवीन समाज की स्रावश्यकता है। इस सम्बन्ध में सर्वप्रथम ग्रपने प्राचीन जीवन तथा समाज की ग्रोर एक दृष्टि डालें। वैदिक युग सबसे प्राचीन युग माना जाता है। उस समय बैंदिक जीवन का संचार था ग्रौर मानव एक सामान्य रूप से उसके ग्रन्तर्गत था। श्री रामचन्द्र जी ने भी एक सामान्य समाज रचना की ग्रौर प्रयास किए। तत्कालीन सभी बिचारों तथा बर्गों को एक मोड़ दिया गया। श्रीकृष्ण जी ने भी समाज के बिभिन्न वर्गों को एक साथ एकत्र किया। इन दोनों महापुरुषों के बाद ग्रनेक महापुरुषों ने भारत बर्ष में जन्म लिया—महिंष गौतम, महाबीर, श्रंकराचार्य, रामानुजाचार्य, कबीर, दयानन्द, महात्मा गांधी, मोहम्मद, ईसा ग्रादि। इन सभी ने किसी एक ऐसे समाज की रचना की ग्रौर बल नहीं दिया जहाँ पर सभी धर्मालम्बी एक साथ बैठकर बिचार करके एक साधना पद्धित को कार्यरूप में लाते। जो ग्राया उसने ग्रपनी एक संकुचित बिचारधारा को चलाया।

चाहे वह हिन्दू हो अथवा सिक्ष्य, ईसाई, व मुसलमान । सभी ने अपने को एक बन्धन से बाँध दिया । ईश्वर मतानुसार कल्पित किया गया । किसी ने भाषा का प्रश्न खड़ा किया तो किसी ने अपने धर्म को अच्छा बताया और उसके लिए संवर्ष किया तथा संघर्षास्त्र द्वारा ही मतों का प्रसार किया गया। बास्तव में ऐसा प्रतीत होता है कि किसी ने भी एक ईश्वर को सही रूप में मानकर आध्यात्मिक बिचारों को बास्तविक रूप में समाज के समक्ष प्रस्तुत नहीं किया। उनका लक्ष्य केवल सही रहा कि उनके द्वारा प्रचलित साधना पद्धति ही सही है परन्तु उसके ऊपर धार्मिक बन्धन लग जाने से मानव की सोचने की जो शक्ति थी वह क्षीए हो गयी। मानव का यह विश्वास बन गया कि जो कुछ कर रहे हैं और जिस प्रकार का समाज चल रहा है इसमें परिवर्तन करना चाहिए परन्तु इसके लिये जो साधन ग्रपनाये गये वह सही प्रतीत नहीं होते हैं। ग्राज के भी बड़े २ विद्वान तथा महात्मा इस दिशा में स्रपने बिचार रखते हैं परन्त उनमें कोई नवीनता नहीं । वह तो अपने को एक सीमा में बाँधे रहते हैं । किसी हिन्दू महात्मा के अश्वम में मुसलमान अथवा ईसाई का प्रवेश नहीं हो पाता। ऐसा क्यों ? ईश्वर तो सबका एक है तो फिर उनके ठेकेदारों का समाज में बर्ग भेद क्यों ? क्या ईश्वर भेदभाव करके समान रूप से सबसे प्रेम नहीं करता है। ईश्वर सदैव एक सा सबसे प्रेम करता है। उसकी प्रत्येक बस्तू सभी के लिए उपलब्ध है । वह किसी से भेदभाव नहीं करता । वायू, बूप, जल ग्रादि का लाभ सभी प्राणियों को समान रूप से उपलब्ध है तो फिर ईश्वरीय ज्ञान तथा। उसको प्राप्त करने का अधिकार भी सभी को है। समाज के सभी बर्ग एक साधना पद्धति के अन्तर्गत आवें और परमपिता परमेश्वर को प्राप्त करने के अधिकारी वर्ने । वह समाज ऐसा हो जिसमें जातिबाद, र र्गवाद, प्रान्त भाषा, राष्ट्र अथवा अन्य किसी प्रकार का भेदभाव न हो। केवल एक ईश्वर को ही प्राप्त करने का सबका लक्ष्य हो। समस्त धार्मिक बन्धन से ऊपर हो।

परम पूज्य बाबू जी महाराज ने सहज मार्ग साधना पद्धति का सूत्र-पात करके एक ऐसे ही समाज रचना की श्रोर मोड़ दिया है जहाँ पर किसी प्रकार का भेदभाव नहीं है। इस पद्धित के अन्तर्गत हमारा लक्ष्य अपने को ईश्वर में लय कर देना है और इसी बिचार को लेकर सभी अभ्यासी एक मंच पर एक पद्धति से साधना करते हैं। एक प्रकार की साधना पद्धति ही समाज को मोड़ दे सकती है। हमारे मिश्चन में सभी बगै, प्रान्त, राष्ट्र के अभ्यासी हैं। वह जब विचार करते हैं तो केवल एक का । इस प्रकार के एक समाज का रूप हम अपने मिशन के बसन्तोत्सव के अवसर पर साकार रूप में देख सकते हैं। इस अवसर पर जो हमें अनुभव होते हैं उनसे ऐसा लगता है कि विश्व के किसी भी कोने से इस प्रकार के एक सामान्य समाज की रचना का प्रयास युगान्तरों से नहीं किया गया और न इस पर ध्यान ही दिया गया। प्रकृति ने पूज्य बाबूजी महाराज को इस पृथ्वी पर एव युगपुरष एवं नबीन युग निर्माण कर्त्ता के रूप में हमारे समक्ष उपस्थित किया है। उनके द्वारा संस्थापित हमारा श्री रामचन्द्र मिशन नवीन समाज रचना की स्रोर निरन्तर कार्यरत है। पूज्य बाबुजी का बरद् हस्त एवं उनकी परम शक्ति हम सभी अभ्यासियों के साथ प्रतिक्षरा है। वेवल हमें उसे अनुभव करके आदेशानुसार चलकर, प्रकृति प्रदत्त कार्य में सम्पूर्ण सहयोग प्रदान करना है। बाबुजी महाराज की यह इच्छा है कि हमारी निरन्तर श्राध्यात्मिक उन्नति हो श्रौर हम सभी मिलकर श्रपने मिशन तथा सहज मार्ग साधना पढ़ित के द्वारा एक ऐसे समाज की रचना भी करें जो सभी प्रकार के धार्मिक बन्धनों से परे हो । हम सभी गुरू के ऊपर पूर्ण श्रद्धा एवं बिश्वास करके मिशन द्वारा श्राध्योत्मिक उन्नति तथा समाज रचना में सहृदय योगदान करें। ग्राज युग की माँग भी इसी प्रकार के समाज रचना की है क्योंकि समाज का बर्तमान ढाँचा चरमरा उठा है स्रोर विघ्वंस की करार पर खड़ा है।

मिशन हमारा हो ग्रौर हम मिशन के हों, यह ग्रभिलाषा हम सभी की शीघ साकार हो ।

WITH THE BEST COMPLIMENTS FROM

#### M. R. CONES

Swatantra Park Road,

Nellore-1.

| OUR PUBLICATIONS                                                                             | Rs.          |              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------|
| 1. Efficacy of Raj Yoga (English)                                                            |              | **           |
| by Shri Ram Chandraji                                                                        | 7.0 <b>c</b> | i            |
| 2. Reality at Dawn (English)                                                                 |              |              |
| by Shri Ram Chandraji                                                                        | 4.00         |              |
| 3. Satyodayam (Tamil) Translation of No. 2 by Shri A. Balasubramaniam                        | 4.00         |              |
| 4. Satyodaya (Kannada) Translation of No. 2<br>by Shri S. A. Sarnad                          | 1.50         |              |
| 5. Satyodamu (Telugu) Translation of No 2                                                    |              |              |
| by Shri N·K umaraswami                                                                       | 3.00         | <del>(</del> |
| 6. Voice Real                                                                                |              |              |
| by Sri Ram Chandraji                                                                         | 12 00        |              |
| 7. Commentary on Ten Commandments of Sahaj                                                   |              |              |
| Marg (English)                                                                               |              |              |
| by Shri Ram Chandraji                                                                        | 3.00         |              |
| 8. Towards Infinity (English)                                                                |              | H            |
| 3                                                                                            | Under Print  | ,-           |
| 9. Thus Speaks Shri Ram Chandraji                                                            | 1.00         |              |
| 10. Sahaj Marg Philosophy by Shri Ram Chandraji                                              | 5.00         |              |
| 11. Sahaj Marg-Shri Ram Chandra's New Darsana                                                |              | -3           |
| (English) by Dr. K. C. Varadachari                                                           | 12.50        | ,            |
| 12. Lectures on Sahaj Marg                                                                   |              |              |
| by Dr. K. C. Varadachari                                                                     | 10.00        |              |
| 13. Sahaj Marg and Personality Problems and Yog Psychology and Modern Physiological Theories | a            |              |
| Edited by Dr. K. C. Varadachari                                                              | 8.00         |              |
| 14. A Peep into Sahaj Marg (English)                                                         |              |              |
| by Shri Iswar Sahai.                                                                         | 5.00         | <b>\( \)</b> |
|                                                                                              | ·····        | 2. #         |

Publication Department, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur, (U. P.) India.

Sahaj Marg Printing Press, Shri Ram Chandra Mission Shahjahanpur U. P. Statement about ownership and other particulars about newspaper Sahaj Marg.

FORM IV
See Rule 8

1- Place of publication.-

Address-

SRI RAM CHANDRA MISSION

Shahjahanpur (U.P.)

2- Periodicity of its publication- Bi-monthly

3- Printer's Name- J. R. K. Raizada

(whether citizen of India) Yes

(If foreigner, state the country of origin) X

Superintendent
Publication Departmet

SHRI RAM CHANDRA MISSION

Shahjahanpur. U.P. (India)

4- Publisher's Name- J. R. K. RAIZADA
(whether citizen of India) Yes
(If foreigner state the country of origin)

Address- Superintendent

Publication Department

SHRI RAM CHANDRA MISSION Shahjahanpur U.P. (India)

X

5- Editor's Name1. Dr. S. P. Srivastava, M.A. Phd.
2. Dr. C. A. Rajagopalachari

(whether citizen of India) Yes
(If foreigner, state the country of origin) X

6- Address-

- 1. Professor & Head of Deptt. of Philosophy
  Y. D. College, Lakhimpur-Khiri
- 2. "Gayathri", 11 E North Street Sri Ram Nagar, MADRAS-18

Name and addresses of individuals who own the newspaper and partners or shareholders holding more than one per cent of the total capital—

# SHRI RAM CHANDRA MISSION Shahjahanpur (U. P.)

I, J. R. K. Raizada, hereby declare that the particulars given above are true to the best of my knowledge and belife.

Dated 26-2-70

S/d J. R. K. Raizada Signature of Publisher